
Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

55

РИМ И ИТАЛИЯ В ПРОСТРАНСТВЕ  
ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ ПАМЯТИ 

УДК 821.131.1 
 
 
 
 
 
 

Лозинская Е.В. 

ПРОСВЕЧИВАЮЩИЕ ПРОСТРАНСТВА:  
ИТАЛИЯ, РИМ И ФЛОРЕНЦИЯ У «ТРЕХ ВЕНЦОВ» 

ИТАЛЬЯНСКОЙ ПОЭЗИИ1 
Институт научной информации по общественным наукам, РАН 

Москва, Россия, jane.lozinsky@gmail.com 
 
Аннотация. И Данте, и Петрарка вынашивали мечту об Италии как еди-

ном культурном и политическом пространстве, в котором поэту отведена особая 
роль. Они сознавали различия между прошлым и настоящим, но в их представле-
ниях Италия отчасти сливалась с Римской империей, а значимые для них города – 
Флоренция для Данте и Рим для Петрарки – становились эпитомой всего италий-
ского мира. Однако Данте мыслил империю как универсальную и имеющую ду-
ховную основу, а у Петрарки идея империи приобрела более отчетливую нацио-
нальную окраску. Имперские мечты обоих поэтов не получили воплощения в 
жизнь, однако их наследнику – Джованни Боккаччо – удалось заложить основы 
единого итальянского мира как пространства общей поэтической культуры. 

Ключевые слова: Данте Алигьери; «Комедия»; «Пир»; «Монархия»; По-
слания; Франческо Петрарка; «Африка»; «О знаменитых мужах»; письма; Джо-
ванни Боккаччо; «Изъяснения на Комедию Данте»; «Италии верная слава»; 
«Жизнь Данте»; Империя; национальная идентичность; общественная роль поэта 
и гуманиста. 

Поступила: 15.04.2019                             Принята к печати: 20.05.2019 
 
 

                                           
1 © Е.В. Лозинская, 2019. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

56

Lozinskaya E.V. 
Translucent spaces: Italy, Rome and Florence 

in the works of the Italian poetical «tre corone» 
Institute of Scientific Information for Social Sciences of 

the Russian Academy of Sciences, 
Moscow, Russia, jane.lozinsky@gmail.com 

 
Abstract. Both Dante and Petrarch dreamed of Italy as a unified cultural and po-

litical space where the poet gets a special role. Although each of them recognized the 
differences between the past and the present, the Italy of their imagination could merge 
with the Roman Empire, and cities important for their identity – Florence for Dante and 
Rome for Petrarch – could epitomize the Italian world as a whole. However, Dante's 
imperial ideal was universal and spiritually founded, while the Petrarch’s concept of the 
empire acquired nationalist overtones. The imperial dreams of both poets were not real-
ized, but their successor, Giovanni Boccaccio, managed to lay the foundation for a uni-
fied Italian world as a space of common poetic culture. 

Keyword: Dante Alighieri; «Commedia»; «Convivio»; «Monarchia»; epistles; 
Francesco Petrarca; «Africa»; «De viris illustribus»; letters; Giovanni Boccaccio; 
«Esposizioni sopra la Comedia di Dante»; «Ytalie iam certus honos»; «Vita di Dante»; 
Empire; national identity; civil endevour of poet and humanist. 

Received: 15.04.2019                                            Accepted: 20.05.2019 
 
 
«Италия – понятие географическое», – так выразился князь 

Клеменс фон Меттерних в дипломатической переписке 2 августа 
1847 г.1 Но эта фраза, в контексте письма имевшая вполне кон-
кретный политический смысл без какого-либо пренебрежительно-
го оттенка, разошлась весьма широко и вызвала резкую реакцию в 
самой Италии. Она казалась унизительной, поскольку, несмотря на 
отсутствие общего государства и различие диалектов2, ощущение 
единого культурного пространства у итальянцев имелось. Джозуэ 
Кардуччи в «Речи над могилой Петрарки» (1864) сформулировал его 
суть не менее афористично: «Италия – понятие литературное, поэти-
ческая традиция» [Carducci, 1935, p. 346]. О существовании литера-
турного, культурного единства, более значимого, чем политическое, 
говорили У. Фосколо, Л. Берше, И. Ньево, Л. Сеттембрини и многие 
                                           

1 Текст письма и любопытные историографические и культурно-политические 
наблюдения над восприятием фразы итальянцами см. в [Brunetti, 2005]. 

2 Заметим, что иногда Меттерниху также приписывалось продолжение фра-
зы: «…это определение, основанное на общности языка», – отсутствовавшее в тек-
сте письма, но отражавшее представление итальянцев о собственной идентичности. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

57

другие. И фундаментом его в восприятии итальянцев была поэзия – 
Данте и Петрарки в первую очередь. К ним обычно присоединялся 
третий «венец» – Боккаччо или кто-то еще, – но основание этой 
традиции всегда составляли два величайших итальянских поэта. 

Между тем сами они мыслили итальянское единство немно-
го иначе: как общее пространство, для целостности которого поли-
тика имела не меньшее, а даже большее значение, чем поэзия. Но, 
будучи поэтами и философами, они преобразовывали политику в 
поэзию и философию – в рамках своей мечты о единой империи, 
где поэт занимает важное место – не менее значимое, чем политик. 
Единая Италия была для них также неотделима от ее историческо-
го прошлого – классического Рима, переплетенного в их сознании 
с идеей Священной Римской империи. Политическим объедини-
тельным чаяниям поэтов не было суждено осуществиться, но их 
литературному наследнику – Джованни Боккаччо – удалось зало-
жить основы того самого единства Италии как «поэтической тра-
диции», однако устранив из нее политические аспекты. 

 
 

*   *   * 
 
Идея Империи занимает серьезное место в духовном насле-

дии Данте. Хотя классическая работа о его политических взглядах 
расценивает «теоретический гибеллинизм» поэта как отклонение в 
сторону на его умственном пути [d’Entrèves, 1952], более поздние 
исследователи пришли к выводу о том, что Империя являлась од-
ной из опорных колонн дантовского мировидения1. При этом дан-
товская Империя не была утопией, теоретической моделью иде-
ального государства или же «фактом прошлого, способным разве 
что обеспечить модель для настоящего, она являлась живой исто-
рической реальностью» [Fontanella, 2014, p. 39]. 

Каковы основные черты дантовской имперской теории? Им-
перия Данте – земная, это способ организации человеческого об-
щежития2. В его основании – «насущная потребность человеческого 

                                           
1 См. [Davis, 1957; 2007; Ricci, 1971; Fontanella, 2014; 2016; Ferrante, 2014]. 
2 В некоторых работах (см., например [Ferrante, 2014, p. 47–49]) акценти-

руется связь между империей и Небесным Иерусалимом – преимущественно на 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

58

общества (umana civilitade1), устроенного ради достижения единой 
цели, а именно счастливой жизни (vita felice)» (Conv., 4:4:1) 
[Алигьери, 1968, с. 208]2. Следует отметить, что речь идет о дос-
тижении не блаженства, а счастья, т.е. благополучного земного 
существования. Заметим, что и свою роль как поэта он видит в том 
же самом: «вырвать живущих в этой жизни из состояния бедствия 
и привести к состоянию счастья» (Ep., 13:39) [там же, с. 389]. 

Препятствием на пути к достижению человечеством счастья 
является cupiditas (алчность), «корень всякого зла», как сказано в 
Писании (1 Тим. 6:10). «Человеческая душа <…> всегда жаждет 
славы новых приобретений», не удовлетворяясь тем, что имеет. 
Оттого и возникают усобицы и войны между государствами, от-
ражающиеся на всех уровнях социальной структуры. Для устране-
ния подобного положения вещей необходима Монархия – единое 
государство во главе с государем, который, «владея всем и не бу-
дучи в состоянии желать большего», поддерживал бы мир между 
людьми. Данте прибегает здесь к образу корабля, который в поли-
тическом контексте использует неоднократно: «…для совершенст-
ва вселенского союза человеческого рода должен быть как бы еди-
ный кормчий», именно «от него исходят все повеления, и то, что 
он изрекает, – для всех закон» (Conv., 4:4:3–7) [там же, с. 209]. 

                                                                                             
основе «Комедии», однако этому противоречит концепция, изложенная в четвер-
той книге «Пира» и в «Монархии». 

1 Термин civilitade (лат. civilitas) является переводом аристотелевского по-
нятия politeia и означает не столько общество как феномен, сколько гражданское 
устройство человеческого общежития – взятое как в структурном, так и в процес-
суальном планах. На анализе этого понятия строится монография [Mancusi-
Ungaro, 1987]; см., однако, рецензию Ч. Дэвиса [Davis, 1987], в которой содер-
жится справедливый упрек автору в непоследовательности при определении цен-
трального понятия, впрочем, извиняемой некоторой текучестью семантики тер-
мина у самого Данте. 

2 На русском языке «Комедия» цитируется в переводе А.А. Илюшина 
[Алигьери, 1995]. При значимых расхождениях перевода с оригиналом приводится 
подстрочник (в скобках и без кавычек). Отсылки всегда даются не к странице 
книги, а к номеру кантики, песни, стиха (исходя из оригинального текста – 
[Alighieri, 1994]). Трактаты и послания в русском переводе цитируются по 
[Алигьери, 1968]. В тексте статьи отсылки приводятся к номерам страницы дан-
ного издания и к соответствующим местам изданий [Alighieri, 1995; 1996a; 1996b] – 
без указания страниц, в традиционной форме. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

59

Данте мыслит Империю в первую очередь как долг (officium) – 
гражданскую обязанность, возложенную на Императора и принятую 
им на себя. В соответствии с реальной действительностью своего 
времени и одновременно старой римской традицией он связывает ее с 
идеей выборности, но придает этому не столько политический, 
сколько провиденциальный и исторический смысл. «Избрание этого 
должностного лица должно было прежде всего восходить к тому ре-
шению, которое служит провидением для всех, т.е. к Богу» (Conv., 
4:4:9) [там же, с. 210]. При этом идея избранничества распространя-
ется им и на саму Римскую империю как таковую. Римляне – избран-
ный, «святой», по выражению поэта, народ – наряду с еврейским, но 
в ином – политическом – смысле. 

Причины такого выбора лежат и в самом римском народе и вне 
его. С одной стороны, происхождение римлян «наизнатнейшее», «ве-
домое от Энея» (Mon., 2:3) [там же, с. 323–325], к крови латинского 
народа «примешана знатная троянская кровь», а именно знатнейшему 
надлежит занимать первое место. И характер римлян отвечает импер-
ской роли: «…не было и не будет натуры более мягкой в своем вла-
дычестве, более твердой в своем долготерпении и более хитроумной 
в своих завоеваниях»; римский народ обладает «величайшими добро-
детелями», «величайшим и человечнейшим смирением», необходи-
мым для осуществления мирового владычества (Conv., 4:4:9) [там же, 
с. 210]. С другой стороны, Римская история в ключевых моментах 
пересекается со Священной: «…когда родился Давид, родился и Рим, 
т.е. тогда, когда Эней прибыл из Трои в Италию, от чего и возникло 
римское государство», «святой город родился одновременно с зарож-
дением корня Мариинова рода» (Conv., 4:5:6) [там же, с. 211]. Из-
бранность римского народа подтверждается также и чудесами, кото-
рыми Бог сопровождал их историю (Mon., 2:4), и тем, что Христос 
«соизволил родиться от Девы Матери в дни, когда было обнародова-
но повеление римской власти» о переписи и, стало быть, «делом под-
твердил, что повеление Августа, действовавшего от имени римлян, 
было справедливо», а власть Тиберия являлась властью по праву 
(Mon., 2:11) [там же, с. 339]. Распространение римского владычест-
ва над миром объясняется не просто силой, а соответствием естест-
венному закону справедливости («Римский народ был предназначен 
природой к тому, чтобы повелевать» – Mon., 2:6:11) и божественной 
воле, находящей выражение в откровении (Mon., 2:7), разно- 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

60

видностью которого является поединок (duellum) – а именно так Дан-
те воспринимает римское завоевание других народов (Mon., 2:9:1). 

Политический дискурс Данте сочетает в себе ценности все-
общего мира и свободы, не противополагаемые друг другу1.  
В «Монархии» эта концепция обосновывается философски, с опо-
рой на Аристотеля (Mon., 1:12), а более кратко – в Послании фло-
рентийцам: соблюдение основанных на природной справедливости 
законов «…не только не имеет ничего общего с рабством, но, по 
здравому рассуждению, является проявлением самой совершенной 
свободы… свободны только те, кто охотно подчиняется законам» 
(Ep., 6:22) [Алигьери, 1968, с. 373]. 

Данте также настаивает на своего рода разделении «римских 
властей»: власть папы касается вопросов спасения души, а не по-
литики, – и отвергает концепцию Константинова дара, его анти-
папские высказывания в «Комедии», нашедшие кульминацию в 
XXXII песни «Чистилища» (Purg., 32:112–160), связаны именно с 
претензиями папства на земную власть. Вместе с тем император не 
формулирует этический закон, он его реализует. В определении 
законов этики – ведущая роль у философов, в определении путей 
спасения – у Церкви. И здесь становится ясен смысл дантовской 
теории поэтического officium, изложенной в послании Кан Гранде 
(Ep., 13). Поэт – в первую очередь моральный философ, т.е. тот 
кто формулирует, находит естественные моральные законы2.  
И одновременно поэт причастен ко второй ветви власти – священ-
ной, будучи отчасти боговдохновенным пророком, «писцом божь-
им» («scriba Dei» – Par., 10:27), именно поэтому он настаивает в 
послании на том, что к «Комедии» применимы герменевтические 
процедуры, аналогичные используемым в интерпретации Писания. 

В этом философском контексте следует толковать представ-
ления Данте об истории Рима. Ее общая схема символична: начало 

                                           
1 В течение долгого времени libertas связывалась исследователями с идео-

логическим цицеронизмом и республиканством, а любая монархическая власть 
ассоциировалась с идеей мира (pax), и в каком-то смысле libertas и pax противо-
речили друг другу. Сопротивление коммун императорской власти или власти 
синьоров во многом было замешано на идеологии libertas. А. Ли [Lee, 2018] ус-
пешно показал, что в реальности ситуация была намного сложнее – и в практиче-
ском, и в теоретическом планах. 

2 Поэтому Данте не считает чем-то неподобающим опровергать в «Пире» 
взгляды Фридриха II на благородство. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

61

истории – семь царей, завершение – шесть императоров (Par., 6): 
Юлий Цезарь, Октавиан Август, Тиберий, Тит, Юстиниан, Карл 
Великий. Данте уделял особое внимание символике чисел, и этот 
перечень требует завершающего члена, которым, разумеется, дол-
жен стать Генрих VII – «преемник Цезаря и Августа» (Ep., 7:5).  
К нему Данте относит пророчество первой песни Энеиды «Чудный 
возникнет из рода Троянского Кесарь». И затем в фигуре Генриха 
Люксембурга сливаются одновременно Эней, Юлий Цезарь, Иисус 
Навин, пророк Исайя, и более того – император уподобляется са-
мому Христу (Ep., 7:10). В соответствии с томистской теорией оз-
начивания1, вещь, событие, человек могут сами по себе являться 
знаком других вещей, событий, людей, сущностей, и в послании 
Генриху этот изобильный ряд сравнений стоит, на наш взгляд, 
рассматривать не только как риторическое подкрепление приме-
рами, но и как аллегорию in factis2. В правлении Генриха Данте на 
тот момент предвидит осуществление Римской империи в ее пол-
ноте – в которой сливаются античное, ветхозаветное и новозавет-
ное начала. 

Однако между царским и императорскими периодами имел-
ся республиканский, и для Данте он, пожалуй, даже более важен и 
интересен, чем имперский Рим3. Именно тогда Рим простер свою 
власть над миром – получив ее в «поединках» с иными народами, 
но имеет значение не только экспансия. Перечисляя в «Пире» 
(Conv., 4:5:13–15) значимых для него исторических деятелей, Дан-
те подчеркивает их способность к жертвам во имя rei publicе. Рим-
ский народ, вообще, смог «отрешиться от всякой корысти, вечной 
противницы общего дела» («omni cupiditate summota que rei publice 
semper adversa est» – Mon., 2:5:5). Другой принципиальный для 
Данте момент – приверженность римлян свободе. Для Сципиона 
Младшего отмечается не только его роль в установлении господ-
ства Рима (Inf., 31:116–117; Par., 27:61–63), но и его духовное ка-
                                           

1 См. о ней [Эко, 2003, с. 101–104]. Данте отклонялся от ортодоксального 
томизма в первую очередь там, где утверждал наличие в «Комедии» высших, 
аллегорических смыслов, аллегории in factis (сама возможность этого отрицается 
св. Фомой). 

2 Средневековая семиотика допускала подобное, инвертированное в тем-
поральном и бытийно-иерархическом отношении, означивание. 

3 Это уже не раз отмечалось исследователями, см. [Hollander, Rossi, 1986; 
Thompson, 1978; Whitfield, 1978; Davis, 1957]. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

62

чество – franchezza (Conv., 4:5:19). Это понятие этимологически 
связано со свободой и, кроме того, включает в себя твердость ду-
ха, верность, смелость [Consoli, 1971]. Цицерон также отмечен за 
свою способность защитить римскую свободу в борьбе с Катили-
ной («contra tanto cittadino quanto era Catellina la romana libertate 
difese»). 

И в целом Рим, по мысли поэта, «возвеличивали граждане, 
обладавшие природой не просто человеческой, но божественной, в 
которых любовь ко граду была не просто человеческой, но боже-
ственной»1 (Conv., 4:5:12). Эта идея находит воплощение в фигуре 
Марка Порция Катона Младшего (Утического) (95–46 гг. до Р.Х.) – 
защитника республиканских порядков и противника Цезаря.  
У Данте Катон являет собой высшую политическую добродетель, 
поскольку считал себя «рожденным не для себя, а для отечества и 
для всего мира» (Conv., 4:27:3) [Алигьери, 1968, с. 261], т.е. был по 
самой своей сути лишен cupiditas. И характеризуя в пятой главе 
четвертой книги «Пира» всех остальных римлян через их наиболее 
яркие и жертвенные деяния, по отношению к нему поэт прибегает 
к фигуре умолчания: «О ты, священнейшее сердце Катона, кто по-
смеет о тебе говорить? Конечно, большего о тебе не скажешь, как 
промолчав и последовав примеру Иеронима, который во вступле-
нии к Библии, там, где он касается Павла, говорит, что лучше о 
нем умолчать, чем сказать мало» (Conv., 4:5:16) [там же, с. 212]. 
Уже здесь проводится параллель между Катоном и апостолом, а 
далее образ Катона приобретает символизм наивысшего уровня. 
Данте излагает историю Марции, второй жены Катона, как историю 
человеческой души (Conv., 4:28:16–17), тесно переплетая граждан-
ские и христианские мотивы, и в ней римский политик становится 
знаком Бога: «И какой смертный муж более, чем Катон, достоин 
обозначать собою Бога? Конечно, ни один» (Conv., 4:28:15) [там же, 
с. 265]. 

В «Комедии» Марция, как то и следует, помещена поэтом в 
Лимб, где находятся добродетельные души, не знавшие Христа 
(Inf., 4:127). Ее же супруг выведен Христом из Лимба и сделан 
стражем Чистилища (Pg., 1:70–72). Однако Катон Утический не 

                                           
1 Исследователями отмечалась имплицитная полемика Данте с бл. Авгу-

стином, для которого добродетели римских деятелей оставались языческими доб-
родетелями, ущербными по своей природе [Lenkeith, 1952]. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

63

только язычник, но и покончил с собой, и такое решение поэта на 
протяжении многих веков заставляло комментаторов и исследова-
телей сомневаться в его ортодоксальности1, тем более что бл. Ав-
густин (О Граде божьем, Кн. 1, гл. 23, 24) ставит Катона ниже 
Марка Аттилия Регула именно из-за неспособности покориться 
Цезарю, смиренно претерпеть страдание, подобно Иову. 

Для Данте важно, что Катон – «строжайший блюститель 
подлинной свободы» («severissimi vere libertatis tutoris»), его афри-
канская военная экспедиция описывается, например, как бегство 
от тирании Цезаря вместе с римским народом (Сonv. 3:5:12)2. Так 
же Данте рассматривает и его самоубийство: Катон «предпочел 
уйти свободным из жизни, чем оставаться в ней без свободы», это 
не грех, а «несказанная жертва» (Mon. 2:5:15–17) [там же, с. 329]. 
И это вполне согласуется с христианской этикой, если Катон Ути-
ческий был одним из «вдохновленных свыше» орудий, «коими 
пользовалось божественное провидение», «удивительные деяния 
совершались ими не без некоего озарения божественной добро-
той» (Conv., 4:5:15, 17). В таком контексте его самоубийство мож-
но сблизить с теми самоубийствами христианских святых, о кото-
рых Августин говорит: они «поступили таким образом не по 
ошибке, а во имя исполнения божественного повеления, не заблу-
ждаясь, а повинуясь» (О Граде божьем, Кн. 1, гл. 26). 

Таким образом, в образах древних римлян и Рима сливается 
историческое и божественное, республиканское и имперское, рим-
ляне – святой народ, отрешившийся от cupiditas, но именно поэто-
му завоевавшие мир, будучи притом защитниками свободы. И этот 
Рим не погиб, а нашел, точнее должен найти, продолжение в на-
стоящем – в этом Данте возлагает надежды на Генриха VII, а после 
его смерти на Кан Гранде делла Скала. 

Каково здесь место Италии? С одной стороны, «славная 
власть римлян не ограничена ни пределами Италии, ни берегами 
трирогой Европы» (Ep., 7). С другой – Италия для Данте весьма 
важна, это сад империи (Purg., 6:105), хотя и пребывающий в за-
пустении, и Данте призывает соотечественников: «Возьмите граб-

                                           
1 Обзор мнений относительно дантовской трактовки образа Катона в кон-

тексте его самоубийства (от ранних комментаторов до современных исследовате-
лей) дан М. Фубини [Fubini, 1970]. 

2 Отметим снова очевидную библейскую аллюзию. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

64

ли смирения и, разбив комья гордыни обиды, разравняйте поле 
вашей души <…> заставьте семена раскрыться и взрастите, как 
плодородная долина, пышную зелень» (Ep., 5) [там же, с. 369]. 
Вместе с тем Италия неоднократно упоминается как географиче-
ский регион («О народном красноречии»1 – 31 раз, в посланиях – 
15, в «Монархии», «Комедии» и «Пире – по 8), и Данте относит к 
италийцам не только римлян и жителей Альбы Лонги, но и самни-
тов и сабинян. И все же ее история неотделима от «Большого Ри-
ма» начиная с эпохи Пунических войн и вплоть до современности: 
Сципион в «поединке» выступает за италийцев, Ганнибал – за аф-
риканцев (Mon., 2:9), в шестой песни «Чистилища» Юстиниан 
упоминается как правитель Италии, однако и Альберт I (Габсбург, 
коронованный Римским королем, но не императором) – тоже. 

В Послании к народам и правителям Италии Данте обраща-
ется к ним «граждане Лация» – «incole Latiales» и призывает «очи-
ститься от варварской крови», вспомнить, что они римляне и тро-
янцы, пусть в них и течет кровь лангобардов и скандинавов. При 
этом слово «кровь» для Данте в данном случае не связано с нацио-
нальным происхождением, а скорее означает рабство греху. Ген-
рих VII принес на итальянскую землю «капитолийские знамена» и 
призван «освободить италийцев от рабства», и опять же очевидно, 
что речь идет не о каком-то чужеземном владычестве, а о распрях, 
ставших следствием superbia, invidia и cupiditas. В знаменитой ин-
вективе «Италия, ты в рабстве закоснела…» (Purg., 6:75–151) по-
являются многие ключевые образы и эпитеты для описания граж-
данских нестроений: судно, оставшееся без кормчего, вдовица, 
взывающая к покинувшему ее супругу2, и описание современного 
состояния Италии зеркально отражает описание идеального обще-
ства в «Пире» (Conv., 4:4). 

Однако начиная со 127 стиха инвективы Данте переходит от 
Италии к Флоренции, саркастически показывая ее как воплощение 
присущих всей современной поэту Италии пороков. И тема Фло-
                                           

1 В этом трактате, где, по выражению М. Тавони, Данте «утверждает су-
ществование и выявляет характеристики несуществующего феномена» – италь-
янского литературного языка [Tavoni, 2012, p. 22], Италия выступает в качестве 
некоторого национального единства. Но даже там речь идет о «vulgare latium», и 
более того, трактат имеет имплицитные отсылки к имперской идее [Tavoni, 2016]. 

2 Литературный топос «Италии-жертвы» детально проанализирован в 
[Costa-Zalessow, 1968; 1991]. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

65

ренции – одна из самых болезненных для Данте. Он, несомненно, 
воспринимал Флоренцию как собственную родину (см. например, 
Послание флорентийскому другу – Ep., 12) и неоднократно назы-
вал себя флорентийцем. В десятой песни «Ада» Фарината дельи 
Уберти узнает в Данте соотечественника по говору (Inf., 10:22,  
25–26), в шестнадцатой песни, обращаясь к флорентийцам, поэт 
говорит: «Di vostra terra sono» (я из вашей земли – Inf., 16:58). На 
рубеже веков Данте принимал активное участие в управлении го-
родом, где приобрела особый накал борьба между гвельфскими 
фракциями, одним из следствий которой и стало изгнание поэта. 
«Каких-то серьезных идеологических, классовых, экономических 
противоречий между этими партиями, по сути дела, не было», и 
«трудно отыскать политическую и историческую логику в том, что 
очень скоро приобрело размах гражданской войны» [Najemy, 2007, 
p. 237]. Однако отсутствие политической и исторической логики 
не означает отсутствия логики теологической и антропологиче-
ской, которую прозревал поэт. 

«Флорентийский субтекст» (выражение Р. Холландера) вво-
дится в поэме в VI песни «Ада» с появлением фигуры некоего 
флорентийца Чакко, осужденного за грех чревоугодия, от его лица 
Флоренция характеризуется как город, полный ненавистью («piena 
d'invidia…») (Inf., 6:49–50). Чуть ниже Чакко дает пророчество о 
продолжении политических раздоров, где выставляются в качестве 
причины уже все три тяжелейших, и важнейших в дантовском 
представлении, греха: «…superbia, invidia e avarizia sono / le tre 
faville c'hanno i cuori accesi» (гордость, ненависть и алчность – три 
искры, воспламенившие сердца) (Inf., 6:74–75). Аналогичная ин-
вектива против Флоренции исходит из уст Данте-персонажа, когда 
тот в ответ на вопрос Джакопо Рустикуччи о судьбе родного горо-
да отвечает: «Корыстолюбьем, спесью своенравной род ненавист-
ный проходимцев новых тебя, Флоренцья, отравил бесславно» 
(«La gente nuova e i sùbiti guadagni / orgoglio e dismisura han 
generata, / Fiorenza, in te, sì che tu già ten piagni») (Inf., 16:73).  
В данном случае упоминается orgoglio – практически синоним 
superbia – и стремление к скорому обогащению (в основе имеющее 
все ту же cupiditas). 

«Новые люди» (la gente nuova) – это бывшие жители окрестно-
стей, в чем сходится большинство комментаторов. Речь Каччагвиды 
(Par., 15–17) дает основания акцентировать их принадлежность к 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

66

слою нуворишей, порождению развивающейся флорентийской эко-
номики, который Данте в своем аристократическом консерватизме 
презирает. Однако дополнительные оттенки это выражение приоб-
ретает, если вспомнить еще одно важное упоминание Флоренции в 
предыдущей, пятнадцатой, песни «Ада» (Inf., 15:61–62, 73–78), где 
Брунетто Латини, учитель Данте, делая пророчество о его изгнании, 
характеризует некоторых флорентийцев как «потомство фьезолан-
цев ранних», «чьи души – камни, дела непотребны», и противопос-
тавляет их другим – «благостному семени тех древних римлян, что 
там основались средь всяких козней в тревожное время». 

Здесь воспроизводится древняя легенда о происхождении 
Флоренции, согласно которой Катилина после изгнания бежал во 
Фьезоле, откуда продолжал строить козни против республики. На 
его усмирение был послан легион, Катилина бежал дальше и погиб 
в битве. Но трения между фьезоланцами и римлянами не утихли, и 
это привело к гибели римского командующего Флорина. В воздая-
ние Фьезоле был разрушен, а на берегу Арно выстроен новый го-
род – Флоренция, куда, однако, римляне приняли частично и быв-
ших жителей Фьезоле1. Таким образом, во флорентийцах 
смешалась кровь римлян и фьезоланцев, и дурное наследие сорат-
ников и союзников Катилины сказалось в заново разгоревшихся 
гражданских раздорах во времена Брунетто и Данте. «Злосчаст-
нейшейшим племенем фьезоланцев» и варварами Данте называет 
флорентийцев и в своем знаменитом шестом Послании – в связи с 
сопротивлением флорентийцев императору. 

В этих стихах «Комедии» следует обратить внимание на два 
момента: во-первых, история современной поэту Флоренции свя-
зывается с эпизодом раздоров внутри Римской империи, как бы 
отражая и продолжая их, а три смертельных греха имеют давнюю 
историю (фьезоланцы – «gent’ è avara, invidiosa e superba»); 
во-вторых, природа Флоренции двойственна – в ней имеется как 
истинно римское, так и враждебное Риму «фьезоланское» начало. 
За современной Флоренцией просвечивает Рим времен заговора 
Катилины, два культурно-политических пространства накладыва-
ются друг на друга, и более древнее прорастает во втором. 

Эта двойственность Флоренции отражается и в двойственно-
сти отношения Данте к городу. Во многом права Дж.М. Ферранте, 
                                           

1 Подробнее см. [Osmond, 2000]. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

67

указывая на то, что Флоренция является «адской» моделью обще-
ства, противопоставленного имперскому Риму как Граду Божьему 
[Ferrante, 2014, p. 47–49] и противодействующего ему. Действи-
тельно, большая часть флорентийских политических деятелей (без 
разбора партий – белые и черные гвельфы, гибеллины) оказывают-
ся в аду, даже те, о ком Данте говорит: «дорогие мне имена и дела 
ваши чту я» (Inf., 16:58). В XXIV и XXV песнях, где речь идет о 
ворах, фигурируют в основном флорентийцы, за исключением 
Ванни Фуччи – пистойца1. Но в целом воры – соотечественники 
поэта, и это вызывает в начале следующей песни очередную сар-
кастическую инвективу (Inf., 26:1–6), где, помимо прочего, гово-
рится: «Ликуй, Флоренцья, вот твое величье / Ты над землей и мо-
рем бьешь крылами, / Тебе и в пекле меж прочих отличье!» («Godi, 
Fiorenza, poi che se' sì grande, / che per mare e per terra batti l'ali, /  
e per lo 'nferno tuo nome si spande!»). 

Как установил А. Кьяппелли [Chiappelli, 1930], здесь Данте 
может намекать на высеченную на флорентийском Палаццо дель 
Подеста надпись (1255), в которой Флоренция называется горо-
дом, владеющим морем, землей и всем миром («quae mare, quae 
terram, quae totum possidet orbem»). Она вторит знаменитым словам 
Вергилия относительно римлян (Aen., 1:234–236), которые Данте 
цитирует в Монархии (Mon., 2:8:11). Но откуда у Флоренции кры-
лья? Мы можем предположить, что образ крылатой Флоренции 
пародирует здесь римского имперского орла (Purg., 32:101–102; 
Par., 6:2–3, 35–36). И это предположение подкрепляется наличием 
пародийного элемента в предшествующей песни, где сгорающий и 
восстанавливающийся из пепла Ванни Фуччи уподобляется фе-
никсу и становится, таким образом, пародией на Христа2. Рим про-
свечивает сквозь Флоренцию и в саркастическом, даже пародий-
ном, контексте. 

Полный набор мотивов, отражающих негативное отношение 
к Флоренции, можно найти в дантовском послании жителям этого 
города (Ep., 6), написанном в связи с отказом Черных гвельфов, 
находившихся тогда у власти, подчиниться Генриху VII, и образо-
ванием гвельфской лиги. Данте называет флорентийцев «iugum 

                                           
1 Однако заметим, что Пистойя – тот самый город, где, по утверждению 

Виллани, после разгрома нашли прибежище сторонники Катилины. 
2 Такое толкование образа Ванни Фуччи предложено в [Ledda, 2012]. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

68

libertatis horrentes» – «боящимися ярма свободы» и предрекает не-
счастья, которые им предстоит претерпеть «за рабство» (pro 
servitute), противоставляя Флоренцию Сагунту, испанскому горо-
ду, доблестно сопротивлявшемуся Ганнибалу. 

Данте проводит параллели не только с римской, но и со 
Священной историей: флорентийцы именуются «новоявленными 
вавилонянами» («alteri Babilonii») и нечестивыми амаликитянами. 
Главным источником флорентийского греховного сопротивления 
богоустановленной императорской власти является, разумеется, 
все та же cupiditas. «Готовыми на любое преступление» их сделала 
ненасытная алчность, она их ослепляет и незрячих ведет в рабство. 
Но и два остальных греха упомянуты: ненависть – в риторическом 
вопросе, почему же флорентийцы не ненавидят папскую власть так 
же, как императорскую; гордость – когда говорится «superbissimi 
vestri sanguinis» (горделивейшая ваша кровь). Одновременно с 
этим утверждается общность Флоренции и Рима (имеется в виду, 
разумеется, Империя), поэт спрашивает соотечественников: Почему 
вы стремитесь создать новое правление (nova regna), как будто фло-
рентийская гражданственность отличается от римской? («ut alia sit 
Florentina civilitas, alia sit Romana?»). Флоренция – змея, бросаю-
щаяся на материнское лоно; со змеиной жестокостью пытается она 
растерзать мать, точа мятежные рога на Рим, который создал ее по 
своему собственному образу и подобию. 

Хотя в Лигу входили Сьена, Перуджа, Болонья и Лука, мы 
не найдем таких же инвектив против жителей этих городов, и, 
возможно, не только потому что судьба Флоренции была ближе 
сердцу поэта, но и потому что в его мировидении она являлась 
эпитомой Италии греховной, Италии – жертвы, раздираемой рас-
прями, а через нее и нестроений Империи в целом. 

И все же Флоренция не всегда описывается в негативном 
ключе. Знаменитая речь предка Данте – Каччагвиды (Par., 15:97–
148, 16:34–154) – повествует о том времени, когда «была готова / 
Цвести Флоренция в спокойствии тихом», когда «народ жил слав-
но, гордая ж лилея / Поверженною не бывала лихом / И не томи-
лась, в распрях багровея». В речи Каччагвиды Флоренция описы-
вается как «маленький Рим» [Schnapp, 1986] в терминах 
распространенного еще в античности топоса о «старых добрых 
временах», когда процветал общественный «decorum», никто не 
позволял себе роскоши и излишеств, одобрялась простота обихода. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

69

И персонажи средневековой Флоренции, не соответствующие это-
му идеалу, противопоставляются римлянам – Цинциннату и Кор-
нелии, а история Флоренции настойчиво выводится из истории 
Рима. Но возможно ли восстановление такой Флоренции? Ее упа-
док Каччагвида связывает с приходом новых людей и подмесом к 
чистой крови другой – ущербной (Par., 16:49), а также с разраста-
нием города в целом (Par., 16:67). Но вернуть ничего нельзя: 
«Слышишь – мрут семьи; чему ж тут дивиться, / Когда в таком же 
гибельном упадке / Может и целый город очутиться! / Все ваше 
носит смерти отпечатки» (Par., 16:76–79). Поэтому Данте суждено 
изгнание, и ему не стоит стремиться к возвращению во Флорен-
цию, напротив, ему следует обратиться к тому, кому суждено воз-
родить Рим на новых основаниях (Par., 17:76–90). Обрести родину 
невозможно, вернувшись в более несуществующий locus amoenus, 
замкнутый в древних стенах, но это осуществимо путем обраще-
ния к чему-то большему и высшему – Империи. 

 
 

*   *   * 
 
Обратимся теперь к Петрарке. Его имя нередко связывается 

с концепцией поэтического уединения, глубоким и насыщенным 
самоанализом, поглощенностью гуманистическими штудиями, 
такое мнение о нем освящено авторитетом Ф. де Санктиса. Между 
тем Петрарка исполнил за свою жизнь довольно много диплома-
тических миссий, а главное – он активно реагировал на политиче-
ские перипетии своего времени и осмыслял их в трактатах и пере-
писке с крупными политическими фигурами той эпохи. Трудности 
в интерпретации политической концепции Петрарки1 основаны на 
«текучести его мнений, сложности и противоречивости характера, 
способности, подобно хамелеону, адаптироваться к окружению» 
                                           

1 Литература о политических взглядах Петрарки не столь обширна, как в 
случае Данте, но эту тему не обошли вниманием ни итальянские, ни отечествен-
ные ученые. Из важнейших источников последних лет можно назвать [Dotti, 
2001; Petrarca politico, 2006]. На русском языке имеется не утратившая своей цен-
ности работа начала XX в.: [Корелин, 1910]. Н.И. Девятайкина анализирует поли-
тические представления поэта в нескольких статьях преимущественно на мате-
риале трактата «О средствах против превратностей судьбы», но исключительно 
тонко и убедительно (см. [Девятайкина, 2010], а также другие работы автора). 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

70

[Bayley, 1942, p. 339], кроме того, его политические представления 
очевидным образом эволюционировали и в связи с его постоян-
ной, глубокой рефлексией, ведущей к пересмотру фундаменталь-
ных для поэта духовных ценностей. Для целей настоящей статьи 
попробуем отрешиться от большей части сложностей и взглянуть 
на представления Петрарки о Риме и Италии в целом. 

Петрарка, родившийся в Ареццо в семье флорентийца-
изгнанника, детство проведший в Авиньоне, служивший милан-
ским Висконти, пользовавшийся покровительством Роберта Не-
аполитанского и Карла IV, завершивший свой путь, будучи свя-
занным с Падуей, считал себя римлянином. «Город, откуда я 
родом», – так он называет Рим в «Слове, читанном на Капитолии» 
и цитирует Вергилия, поясняя свой выбор между Парижем и Ри-
мом: «Верх одержала любовь к отечеству». Но что для Петрарки 
представлял собой Рим? Хотя современный поэту город был, по-
добно многим другим городам Италии, полем непрекращающихся 
раздоров между аристократическими семействами, столь вырази-
тельно описанным в 4–6 строфах канцоны «О благородный дух», 
по своей сути он остается Римом классических времен – сердцем 
Римской империи. 

Однако в историческом плане для Петрарки в первую оче-
редь значим Рим республиканский, точнее Рим того времени – 
экспансионистский, распространяющий свою власть на окружаю-
щее пространство. Главный, пусть и не завершенный, труд всей 
жизни Петрарки – эпическая поэма «Африка» – повествует о Вто-
рой пунической войне и ее главном герое и полководце Сципионе 
Африканском. Еще один труд о римской истории «О знаменитых 
мужах» заметно перекошен по составу в сторону республиканской 
истории. Но в целом Петрарке не так уж важно, на каких началах 
будет организовано общество: он с энтузиазмом поддерживает 
республиканский по существу проект Кола ди Риенцо и с равным 
пылом призывает Карла IV восстановить «la piú nobil monarchia» в 
канцоне «О благородный дух» («Spirto gentil»)1. Зато ему важны 
                                           

1 Относительно адресата этой канцоны (кто, собственно, обладатель этого 
«благородного духа»?) высказывались разные мнения. Ранние комментаторы, а 
также Дж. Леопарди и Ф. де Санктис относили ее к Кола ди Риенцо, впоследст-
вии адресатами назывались различные сенаторы, поскольку папа Бенедикт XII 
даровал городу Риму право на выборы Сената (см. обзор версий в [Phelps, 1925, 
p. 49–65]). Однако А.М. Вочи сопоставлением лексических оборотов канцоны и 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

71

величие и слава Рима, которые завоевывались в первую очередь в 
ратных трудах преимущественно республиканского времени: 
«Марсов народ должен вновь обратиться к своей славе («'l popol di 
Marte / devesse al proprio honore alzar mai gli occhi» – «Spirto 
gentil»). 

Как и у Данте, у Петрарки римляне – не только предки тех, 
кто сейчас населяет Италию, но и значимые для настоящего фигу-
ры. Однако для Петрарки они почти живые собеседники, которым 
он пишет письма, с которыми соглашается или спорит1. Так, на-
пример, Цицерон отчасти разочаровывает его своими слабостью 
характера и непоследовательностью (Fam., 24:3). В другом письме 
он пересказывает свой разговор с неким стариком, который назы-
вал Цицерона богом (и только «спохватившись» уточнил: богом 
красноречия), а сам Петрарка отстаивал идею, что Цицерон, буду-
чи человеком, мог ошибаться (Fam., 24:2). Стоит сравнить это от-
ношение с дантовским – к Катону Утическому, и разница заключа-
ется не в степени восхищения двумя персонажами римской 
истории. Хотя, как убедительно показала М. Каррутерс, средневе-
ковые герменевтические подходы не были чужды Петрарке 
[Carruthers, 2008, p. 236–237 et al.], тем не менее идея, что древний 
римлянин может означать собой Бога, несомненно, лежит за пре-
делами его восприятия истории. У Данте римляне – скорее, знаки, 
«означающие» для некоторого, пусть нередко комплексного, как 
например в случае с Вергилием, означаемого: какого-либо качест-
ва – добродетели или порока, какой-либо роли (поэта-пророка – 
Вергилий или Стаций, возмутителя общественного спокойствия – 
Катилина, мудрого старца – Катон Старший и т.п.). Петрарка, 
осознавая историческую дистанцию, сглаживает ее – в том числе 
посредством игр со временем [Eisner, 2014], для Данте дистанция – 
не временнáя, а смысловая. 

В отличие от Данте, мыслившего имперский проект как все-
мирный, для Петрарки он приобретает национальную окраску, хотя и 
особого рода. Как известно, Петрарка вел переписку с Карлом IV – 

                                                                                             
посланий Петрарки убедительно показала, что ее адресатом является Карл IV 
[Voci, 1979]. 

1 Н.И. Девятайкина глубоко проанализировала эту позицию поэта по от-
ношению к древним на примере диалогического трактата «О средствах против 
превратностей судьбы» [Девятайкина, 2010]. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

72

императором Священной Римской империи, рассчитывая на его 
активные действия по установлению мира в Италии, и даже провел 
некоторое время при его дворе в Праге. Отношение Петрарки к 
Карлу менялось в связи с его политикой в итальянских делах, но 
существенным моментом всегда оставалось то, что концепт 
translatio imperii (перехода «империя» от римлян к другим наро-
дам) для Петрарки неприемлем. Римская империя должна иметь 
своим центром город Рим, император должен быть римлянином. 
«Если Римская империя не в Риме, то, спрашиваю, где она? Дейст-
вительно, если она в другом месте, то она не Римская империя <…> 
Такого воистину никогда не может случиться, чтобы Римская им-
перия находилась где-то, кроме Рима, ибо как только она станет в 
другом месте, перестанет быть римской»1. 

Cознавая происхождение Карла (Люксембург по отцу и 
Пржемыслид по матери), Петрарка тем не менее называл его ита-
лийцем: «te enim ut libet sibi Germani vendicent, nos te italicum 
arbitramur» (Fam. 10: l:10). Новую родину Карл обрел мистическим 
образом, переродившись во время коронации: «Тот край, который 
ты называешь родиной, был ей когда-то, но более ей не является – 
с тех пор, как ты взошел на имперский трон: ты получил одну ро-
дину, когда родился, и получил другую – когда был рожден 
вновь»2. А если Карл забывает об Италии, то это превращает его 
обратно в короля германцев («rex theutonicus poterit esse, romanus esse 
non poterit imperator» – Fam., 15:5:7). Обратим внимание на расхож-
дение с Данте, хотя тот и называл Люксембурга – Генриха VII – пре-
емником Цезаря и Августа, относил к нему пророчество о «кесаре 
Троянского рода», но нигде речь не идет о том, что он каким-то 
тáинственным образом стал италийцем. 

У Петрарки Италия иногда сливается с Римской империей 
как таковой, во всей ее целостности. Почти полное тождество ме-
жду этими пространствами мы наблюдаем в канцоне «О благород-

                                           
1 («Si imperium Romanum Romae non est, ubi, quaeso, est? Nempe si alibi est, 

iam Romanorum imperium non est <…> Illud profecto nunquam poterit efficere, ut 
romanum imperium alibi sit quam Rome: simul enim alibi esse ceperit, desinet esse 
romanum» – Sine nomine, 4). 

2 «Quid, quod hec ipsa, quam tuam dicis, fuit quidem sed iam non patria tua est, 
ex quo primum ad imperium pervenisti, aliamque nascendo atque aliam renascendo 
patriam es adeptus» (Fam. 23: 2:32). 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

73

ный дух», где речь идет преимущественно об Риме, но в то же 
время и об Италии. 

 
Italia, che suoi guai non par che senta:  
vecchia, otïosa et lenta, 
dormirà sempre, et non fia chi la svegli? 

 
В этих строках именно Италия, а не Рим уподобляется лени-

вой, дремлющей старухе, не осознающей своих бед. Именно ее 
предстоит разбудить адресату канцоны-послания, о котором гово-
рится: «Тебе ныне доверена наша глава – Рим» («è or commesso il 
nostro capo Roma»), – а затем Петрарка требует оттаскать старуху 
за волосы, тем самым пробудив ее и вытащив из грязи. В этой раз-
вернутой метафоре можно было бы счесть Рим головой старухи-
Италии, однако дальнейший дискурс свидетельствует о едином 
референте у этих двух слов: в следующих строках уже именно Рим 
представляется в образе женщины. Она взывает к своему отцу и 
супругу о восстановлении «благороднейшей монархии». И при 
известии о свершении этого Фабриций скажет: «Мой Рим снова 
станет прекрасен» («Roma mia sarà anchor bella»), а Брут и Сци-
пионы1 возрадуются тому, что имперский долг нашел своего ис-
тинного носителя. В прозаических текстах Петрарка в одних мес-
тах называет головой империи (и мира) Италию в целом (Fam., 
15:5:7; 10:1:7), а в других – Рим (см., например, Vit. sol., 2:1, 9).  
А временами «наша земля» (nostrum orbis) вообще выходит за гра-
ницы не только Италии, но и реальной Священной Римской импе-
рии: «Венеция и Париж среди всех городов нашей земли казались 
самыми надежными – та крепость Италии, тот – заальпийская 
твердыня» (Fam., 15:7:16). 

Такое слияние пространств и времен было бы похоже на то, 
что мы видим у Данте, если бы не один нюанс. Италия у Петрарки, 
как и когда-то Рим, окружена варварами. Разумеется, степень не-
приятия иноплеменников у Петрарки варьируется – в зависимости 
от перипетий имперской политики он может говорить о «герман-
ской ярости» (la tedesca rabbia) и вспоминать Гая Мария, разгро-
мившего тевтонов, но может и принять титул имперского графа в 

                                           
1 Стоит обратить внимание на то, что восстановлению монархии радуются 

Луций Юний Брут – один из основателей республики – и Сципионы – ее защитники. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

74

Праге. Тем не менее понятие варварства у него встречается весьма 
часто – не только в историческом, но и в современном контексте. 
Так, в переписке по поводу венецианско-генуэзской войны Пет-
рарка осуждает властителей, прибегающих к помощи «варварских 
королей» – для того, чтобы разодрать тело общей матери (Fam., 
11:8:28; 14:5:11; 18:16:5). В метрическом послании к Энею Толо-
меи поэт сокрушается: «Nos vilia busta / Barbaricis pedibus iam iam 
calcanda superbis / Expectant» (Ep. metr., 1:3). Альпы, по его мне-
нию, – естественная, воздвигнутая Богом, преграда против варва-
ров: кимвров, гуннов, паннонов, галлов, тевтонов, испанцев (Fam., 
11:8:31). В «Инвективе против того, кто хулит Италию» Петрарка 
постоянно упрекает оппонента в принадлежности «варварам»-
галлам1. В другом месте к числу варваров отнесены византийцы и 
Педро Арагонский (Fam., 14:5:12). Исторические эпохи оконча-
тельно сливаются, языческие варвары и христианские соседи идут 
в этом перечне через запятую. И в целом для Петрарки варвары – 
чужие, враги Италии, в отличие от Данте, признававшего в самих 
итальянцах наличие варварской крови, но призывавшего освобо-
диться от нее, как, впрочем, и от крови Катилины, чистейшего 
римлянина по происхождению, но действовавшего против порядка 
и мира. 

Но, разумеется, тема раздоров внутри Италии («священная 
страна охвачена резнею без всяких оснований для резни» – «Ита-
лия моя») необычайно важна и для Петрарки. Его увлеченность 
Кола ди Риенцо во многом следствие того, что тот смог положить 
конец распре между аристократическими семействами в Вечном 
городе. Призывы к миру постоянно возникают и в посланиях, и в 
политических стихах, стоит напомнить лишь знаменитое заверше-
ние канцоны «Италия моя»: «Io vado gridando: Pace, pace, pace» 
(«Иду, взывая: Мира, мира, мира!»). А «высочайшая и важнейшая 
задача» императора – «принести мир на италийскую землю» (Fam., 
10:1:13). 

И в реальной действительности Петрарка приложил большие 
усилия (по поручению Висконти) к примирению Венеции и Генуи 
в войне 1350–1355 гг. Однако любопытен один из аспектов его ар-
гументации: Венеция нападает на Геную, между тем этот город 

                                           
1 Инвектива направлена против Жана де Исдэна, критиковавшего Петрар-

ку за призыв вернуть папский престол в Рим. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

75

способен поднять оружие в случае нападения внешнего врага 
(Fam., 11:8:17). И вообще, в венецианско-генуэзской войне Пет-
рарку больше всего угнетает, что проливается лишь италийская 
кровь (Fam., 11:8:15). А. Ли предпринял внимательный анализ 
взглядов Петрарки на войну и мир [Lee, 2013], показав, что в це-
лом поэт старается следовать доктрине бл. Августина о справедли-
вой войне как борьбе с алчностью (cupiditas) и ненавистью 
(invidia), войне за установление мира, имеющего духовное основа-
ние. Вместе с тем нельзя не заметить, что это касается преимуще-
ственно войны между итальянцами. Сама концепция обновления 
Рима все время подталкивает Петрарку к другому – цицеронов-
скому пониманию, в рамках которого целью справедливой войны 
может быть приобретение славы и распространение римского по-
рядка на окружающее пространство (De officiis, 1:12:38; De 
republica, 3:15:24)1. Петрарка постоянно призывает к миру, мир, 
казалось бы, – единственное, чего он жаждет2, однако это мир – 
внутренний, италийский. По мнению поэта, вместо ведения брато-
убийственной войны Венеции и Генуе стоит объединиться, чтобы 
сокрушить морскую мощь Византии, бесчестной империи, средо-
точия ошибок («infame illud imperium sedemque illam errorum» – 
Fam., 14:5:12). Это станет благочестивой, справедливой и воисти-
ну италийской войной (Fam., 14:6:1), которая заставит варваров 
(византийцев и Педро Арагонского) признать, что они по глупости 
предприняли низкую и подлую войну против справедливости 
(Fam., 14:6:7). 

Политическая программа Петрарки основана на трех китах: 
renovatio Romae, renovatio Italiae, renovatio imperii [Bayley, 1942; 
ср. Корелин, 1910, с. 59], но они немыслимы по отдельности, по-
скольку эти три культурные и политические пространства в созна-
нии Петрарки почти сливаются, по крайней мере накладываются 
друг на друга, одно постоянно просвечивает сквозь другое. И свя-
занные с ними деятели также теряют свою определенность, теряют 
свое значение на фоне общего смысла обновления этой нераздель-

                                           
1 Ч. Бейли тонко подметил [Bayley, 1942, p. 333], что у Петрарки имелась 

теория об упадке государств и людей как следствии бездеятельности (Fam., 
23:2:9; 12:2:6). И она тоже лучше согласуется с цицероновской, а не августинов-
ской концепцией войны. 

2 Хорошая подоборка его высказываний имеется в [Lee, 2018, p. 90 et al.]. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

76

ной триады. Как отметил Й. Спичка, Петрарке совершенно неваж-
но, что Италия не принимает участия в выборах императора 
[Spicka, 2010, p. 546], хотя он называет народ и Сенат Рима – ис-
точниками императорской власти (Sine nom., 17). Долгожданными 
супругами Рима – страждущей жены – становится то папа1, то 
Карл IV, то Кола ди Риенцо, от них ожидает Петрарка мира и об-
новления, но временами аналогичные надежды возлагаются им на 
Роберта Неаполитанского, миланских Висконти. И дело здесь не в 
том, что Петрарка сообразует свои политические чаяния с жизнен-
ными обстоятельствами. По сути дела, все эти политические фигу-
ры – инструменты, и даже имперская идея – инструмент, в отличие 
от Данте, для которого империя философски и духовно обоснована. 
Петрарка жаждет великого культурного и политического про-
странства, достойного его личности, соизмеримого с ним2, где он 
мог бы полностью реализовать свой потенциал поэта. 

А роль поэта – сохранение в памяти людей великих деяний, 
его собственная слава становится инструментом и в то же время 
следствием достижения этой цели. «Могучие воинственные или 
чем-либо еще заслужившие неувядающей славы люди ушли в заб-
вение потому, что некому оказалось поведать о них», «они не могли 
вверить свои чувства и мысли непреходящему и надежному стилю 
опытного писателя». Именно по этой причине другие «держали 
при себе поэтов в великой чести, чтобы было кому пропеть о них 
потомкам» (Coll. laur., 10:9, 11, 13) [Петрарка, 1982, с. 45–46].  
В IX книге «Африки» Энний, опираясь на сонное видение, в кото-
ром ему явился Гомер, предсказывает Сципиону, что некогда поя-
вится тот, кто воспоет его великие деяния, т.е. Петрарка (Afr., 
9:222–236): «Будет он зваться Франциск и всех величье сверше-
ний, / коим свидетель ты был, как будто в единое тело / он съеди-
нит» [Петрарка, 1992, c. 160]. В этом же ряду следует восприни-
мать также издание Ливия Петраркой, коронацию поэта в Риме в 
1341 г., и недаром в формулировке привилегий лауреата Петрарка 
увенчан как поэт и историк. 

                                           
1 Прекрасен также призыв к папе Урбану V сравняться славой с Ромулом, 

Брутом, Камиллом (Sen., 9:1). 
2 И это не проявление самомнения, Петрарка, действительно, был одним 

из крупнейших, если не крупнейшим, культурным авторитетом своего времени. 
Выразительное описание его положения см. в [Корелин, 1910, с. 41–46]. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

77

Однако этот комплекс идей, построенный вокруг концепта 
славы, не очень хорошо согласуется с христианскими ценностями, 
и по мере углубления самоанализа Петрарки такое противоречие 
не могло не привести пусть не к разочарованию в римской идее, но 
к ее переосмыслению. «Африка» – поэма о восхождении Рима к 
мировому господству, своего рода идеальная модель для ущербно-
го настоящего, по крайней мере, она таковой замышлялась. И в 
известной степени она параллельна желанию славы у поэта, кото-
рый стремится увековечить этот идеальный образец. Но с христи-
анской точки зрения, и то, и другое – воплощение греховного 
vanitas. Поэтому в третьей беседе «Моей Тайны» Августин прямо 
советует Франциску: «Сбрось с себя тяжелые вьюки истории: под-
виги римлян достаточно превознесены… Оставь Африку ее вла-
дельцам; ты не прибавишь славы ни своему Сципиону, ни себе… 
откажись от всего этого, верни себе наконец самого себя» [Пет-
рарка, 2011, с. 137]. 

Хотя этому благочестивому совету Петрарка так и не после-
довал, концепция vanitas все сильнее окрашивает его политические 
взгляды. Это сказалось и в самой «Африке», структуру и темати-
ческий фундамент которой Петрарка постоянно перерабатывал. Ее 
важнейшим элементом становится Сон Сципиона, в котором отец 
полководца предсказывает как судьбу самого Сципиона (изгнанье, 
навечное отлучение от войн и от воинств), так и упадок Рима (Afr. 
2:299–326): «…отнюдь не воинством вражьим / Рим сокрушится – 
подобная честь никакому народу / в славу не будет дана! – нет, 
годы его одолеют, / мало-помалу он станет стареть и от немощи 
дряхлой / сам рассыплется в прах» [Петрарка, 1992, c. 28]. 

И постепенно идеи «тройственного обновления», политиче-
ская активность, стремление к славе начинают уступать место че-
му-то иному. Это чувствуется во многих текстах Петрарки, пона-
чалу преимущественно в связи с темой изменчивой и 
безжалостной Фортуны. Однако уже в «О монашеском досуге» 
(«De otio religioso»), написанном между 1347–1357 гг., он говорит 
о том, что слава, доблесть, богатство, все, чего ищут люди, теряется 
в смерти и потому не существенно. В трактате «О средствах про-
тив превратностей судьбы» («De remediis utriusque fortunae», 1354–
1366) в подглавке «О славе» он пишет: «Если подумать о быстро-
течности времени и малости пределов нашей известности, то ты 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

78

согласишься, что на земле нельзя достичь великой славы» [Пет-
рарка, 1998, с. 183–184]. 

В 1370 г. Петрарка поселяется недалеко от Падуи и перехо-
дит под патронат падуанского властителя Франческо да Каррара 
(1375–1393). К Франческо обращено одно из посланий Петрарки, 
по жанру напоминающее «зерцало князей», наставление властите-
лям (Sen., 14:1). Франческо не представлял собой тот идеал, кото-
рый Петрарка лелеял ранее: как историческая фигура он, конечно, 
несравним ни с Карлом IV, ни с Висконти, ни, пожалуй, даже с 
Кола ди Риенцо. Франческо занимался своими падуанскими дела-
ми, не помышляя об общеитальянской политике, враждовал с со-
седней Венецией, поднимал налоги, но вместе с тем поощрял ис-
кусства и науку. Обращаясь к властителю Падуи, Петрарка 
принимает роль не поэта, воспевающего его деяния, а мудрого со-
ветчика, опирающегося на исторический опыт. Он, разумеется, 
приводит примеры из римской истории, но теперь – в виде прак-
тических рекомендаций: следует правильно выбирать себе совет-
чиков, придерживаться скромности в одежде и неформального тона 
в общении, заниматься благоустройством города и поддерживать 
науки и искусства. И в завершение всего крик души – убрать нако-
нец свиные стада с центральных улиц (Sen., 14:1:18). По сравне-
нию с возрождением римской славы – это вполне реалистичное 
пожелание. 

 
 

*   *   * 
 
Чаяния Данте и Петрарки увидеть единую Италию – царицу 

мира или главу империи – не осуществились. Их литературный 
наследник – Джованни Боккаччо – уже не питал никаких импер-
ских устремлений. Его деятельность была ограничена пределами 
флорентийской коммуны по преимуществу, хотя в юности он про-
вел некоторое время при дворе Неаполитанского короля и сохра-
нил с ним связи. Вернувшись во Флоренцию, где вел дела его отец, 
он занимал должности, включая весьма высокие, в казначействе, 
участвовал в посольствах и сам выступал в роли посла. И в ка-
ком-то смысле это являлось очень «римским» отношением к долгу 
перед родиной – «исполнением магистратур», в этом смысле Бок-
каччо – добросовестный участник res publica. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

79

Однако его отношение к римскому прошлому спокойное и в 
известной мере отстраненное, он смотрит на Рим с временной дис-
танции – как гуманист-историк. В «Генеалогии языческих богов» 
Боккаччо прямо говорит о том, что пытается реконструировать 
сознание древнего человека посредством своего рода «историче-
ской дедукции, раскрывающей исходные психологические и со-
циологические причины, стоящие за созданием мифа» [Lummus, 
2012 а, p. 740]. В отличие от Петрарки, который видел в Риме 
кульминацию развития западной цивилизации, а отношения греков 
и римлян мыслил как соревнование, в котором побеждают послед-
ние (Sen., 12:2), Боккаччо указывает на производный характер ла-
тинской культуры, называя греческую источником (fons), из кото-
рого берет начало римский «ручей» (rivulus) (Gen. deorum, 15:7) и 
рисует картину культурной трансмиссии, делая античных авторов 
(auctores) взаимозависимыми, релятивизируя их авторитет и таким 
образом занимая весьма модернистскую позицию. В петрарков-
ском проекте renovatio Romae создавался идеальный образ, осно-
ванный на личном отношении к древним и поэтому ставший ско-
рее порождением памяти поэта, вытесняющим представление и о 
современном ему, и об античном Риме. Боккаччо же нашел антич-
ной культуре новое место в современном ему мире, где прошлое и 
настоящее составляют живую цивилизацию Флоренции – не воз-
вышенного образа, существующего в памяти и воображении, а ре-
ального города [Lummus, 2012 b]. 

Главным делом своей жизни он видел не воскрешение Рима, 
а превращение Флоренции в важнейший культурный центр. И в 
исполнении этого замысла фигуры Петрарки и Данте играют важ-
нейшую роль. Для Боккаччо они оба – флорентийцы, гордость 
Флоренции, «самого благородного города среди всех итальянских» 
(Vita di Dante, 1), великого, прекраснейшего из всех италийских 
городов, как говорится во вступлении к «Декамерону». Но его ве-
личие связано не с политикой: Флоренция – место, где должны 
процветать поэзия и науки. На политические перипетии в городе 
Боккаччо смотрит весьма спокойно, хотя и сам становился жерт-
вой неcтроений, однажды ему даже пришлось на какое-то время 
перебраться в Равенну. 

Однако это не касается вопроса об изгнании Данте. Единст-
венный раз, когда Боккаччо позволяет себе настоящую инвективу 
против родного города, это происходит в «Жизни Данте». Боккач-



 
Лозинская Е.В. 

 

 

80

чо вообще возвеличивает значимость поэта для Флоренции, тогда 
как на самом деле тот всего лишь один раз в течение короткого 
срока исполнял роль одного из городских приоров. Но Боккаччо 
видит это так: «…если случалась надобность… решиться на какой-
нибудь важный шаг, правители прежде всего испрашивали мнение 
Данте. Казалось, Флоренция только ему и верит, только на него и 
надеется, ему одному препоручает попечение о своем духовном и 
земном благоденствии» [Боккаччо, 1975, с. 534]. И сам поэт на-
столько предан своей отчизне, что «хотя слава Данте была такова, 
что стоило ему сказать слово, и его где угодно увенчали бы лавра-
ми... он хотел принять их лишь во Флоренции, все ждал, когда же 
ему можно будет вернуться на родину» [там же, с. 549]. 

Смещает акценты Боккаччо, и затрагивая вопрос об импер-
ских устремлениях поэта. «Монархии» посвящена половина абза-
ца, а причина возникновения монархических идей поэта сводится 
к его обиде на родину: «…изгнали его не гибеллины, а сами же 
гвельфы, и вот, когда Данте увидел, что ему нет возврата на роди-
ну, его образ мыслей так круто переменился, что он возненавидел 
гвельфов и сделался самым рьяным сторонником гибеллинов» 
[там же, с. 559]. Послание Данте Генриху VII толкуется в том же 
духе: Данте хочет вернуться на родину и поэтому уговаривает им-
ператора «снять осаду с Брешии и все силы бросить на Флорен-
цию» [там же, с. 538]. 

Смерть Данте в изгнании вызывает негодование Боккаччо и за-
ставляет его забыть о своем коммунальном патриотизме. XVIII глава 
озаглавлена «Инвектива против флорентийцев», и в ней Боккаччо 
если и не поднимается до высот дантовского гнева, то по крайней 
мере приближается к ним: «О неблагодарная отчизна, скажи, в 
приступе какого помешательства или умоисступления осмелилась 
ты с такой неслыханной жестокостью изгнать из своих пределов 
бесценнейшего своего гражданина, величайшего своего благотво-
рителя, несравненнейшего своего поэта?» «Слыхано ли, чтобы ма-
тери была ненавистна добродетель ее собственного сына? Какой 
небывалый грех!» Заметим, что сам Данте не называл себя сыном 
Флоренции, его отношение к городу было сложнее. Однако Бок-
каччо утверждает: «…в ответ на неблагодарность, на преследова-
ния он платил тебе сыновней почтительностью», – опираясь всего 
лишь на тот факт, что Данте продолжал именовать себя флорен-
тийцем» [там же, с. 542, 544]. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

81

Вернуть Данте во Флоренцию в реальной действительности 
у Боккаччо возможности не было, но он приложил все силы, чтобы 
вернуть его туда символически. Одним из важнейших предпри-
ятий, которое он затеял незадолго до кончины, уже через силу, 
преодолевая болезнь, стали публичные лекции о «Комедии», про-
читанные им за два года до смерти по поручению флорентийской 
Коммуны в церкви Св. Стефана с октября 1373 по январь 1374 г.  
И этот проект, хоть и оборвавшийся по причине смерти Боккаччо, 
увенчался ошеломительной победой: лекции не только имели ус-
пех, но и положили начало традиции публичного изъяснения «Ко-
медии», поддерживаемой во Флоренции в течение долгих лет 
(среди лекторов, например, был Кристофоро Ландино – уже в сле-
дующем столетии). В каком-то смысле Боккаччо действительно 
вернул Данте на родину – только после смерти поэта. 

А с Петраркой, который происходил из семьи флорентийца-
изгнанника, у него имелись шансы и в реальности, и Боккаччо по-
старался их использовать. Как известно, поэты были знакомы, их 
первая встреча состоялась в 1350 г., и Боккаччо воспылал надеж-
дой убедить Петрарку переехать во Флоренцию. Поэтому весной 
1351 г. Боккаччо по поручению Синьории (но, судя по всему, ини-
циатива была именно его) пишет поэту приглашение стать первым 
magister флорентийского Studio (университета), сопровождающееся 
гарантией возврата отцовского наследства. Это письмо он лично 
доставил Петрарке, но на пути реализации этого замысла возникло 
неожиданное препятствие – Петрарка отказался (Fam., 11:5). За 
этим отказом стояла не только обида и практические жизненные 
обстоятельства, но, возможно, и нежелание брать на себя конкрет-
ные обязательства по отношению к коммуне, стремление сохра-
нить духовную и поэтическую свободу. Разочарование Боккаччо 
еще более усилилось, когда из следующего письма (Fam., 11:6) он 
узнал о планах старшего друга вернуться в Авиньон. Боккаччо 
пишет ответ (Ep., 10), в котором под видом пасторального текста 
критикует отказ Петрарки принять на себя гражданскую и просве-
тительскую роль во Флоренции [Houston, 2012]1. 

                                           
1 Л. Хупер дает интересный анализ отказа Петрарки вернуться во Флорен-

цию в контексте общих его представлений о роли поэта, однако несколько пере-
оценивая искренность и постоянство стремления Петрарки удалиться от полити-
ческих и коммунальных дел [Hooper, 2016]. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

82

Однако выстраивание образов двух поэтов-флорентийцев 
для Боккаччо являлось частью практической реализации более 
глобальной цели. Флоренция была для него ядром более широкой 
мыслительной конструкции – Италии как целого, объединенного 
языком и литературой – не латинской, а новой, итальянской, кото-
рой, однако, на тот момент еще не существовало. И Боккаччо на-
чинает ее создавать – но в куда более практическом духе, чем Дан-
те, конструировавший volgare illustre в трактате «О народном 
красноречии». И если Данте видел себя в космической, вселенской 
перспективе, своего рода «писцом Бога» (Par., 10:27), то Боккаччо 
становится писцом в самом обычном смысле слова: он сам создает 
манускрипты (до нас дошло 16 рукописей, созданных его рукой). 
Но за этой, казалось бы, сугубо практической деятельностью стоит 
цель легитимизации поэзии на volgare и создание итальянского 
канона. Мартин Эйснер [Eisner, 2013] показывает, что ключевым 
моментом в конструировании итальянской литературы стало со-
ставление Киджианского кодекса (Chigi L V 176), включающего 
произведения Данте, Петрарки, Кавальканти и самого Боккаччо. 
Он использует самые разнообразные средства, чтобы поднять ста-
тус текстов на volgare, сделать их равными классическим, притом 
что большая их часть – любовная лирика, которая в те времена к 
роду поэзии не относилась, проходя в восприятии большинства 
интеллектуалов по ведомству риторики. Именно Боккаччо стоит у 
истоков представления о том, что центральным произведением в 
наследии Петрарки является «Канцоньере», между тем как сам ав-
тор долгое время считал его юношеской слабостью, впрочем, под 
конец жизни все же несколько изменив отношение к сборнику – 
возможно, под влиянием младшего друга. 

Боккаччо манипулирует материальной формой представле-
ния текстов, вносит в них редакторскую правку, включая серьез-
ную – например, в композицию «Новой жизни», создавая образы 
великих основоположников итальянской поэзии. Но при этом он, 
конечно, осознает разницу между ними. Так, жанровые модели 
написанных Боккаччо биографий поэтов различны и в целом соот-
ветствуют общему духу их творчества. «Жизнь Данте» – довольно 
странное сочинение: в нем соседствуют разнородные элементы – от 
инвективы до занимательных или забавных историй, от фило- 
софских отступлений до традиционных, в духе Светония, описа-
ний характера, внешности, воспитания, от реальных биографиче- 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

83

ских фактов до агиографических и христологических мотивов (чу-
десное обретение рукописи последних песен «Рая» и сон о павли-
не, увиденный матерью поэта). «Жизнь Данте» – summa того, что 
Боккаччо хочет сказать по поводу поэта, подобно тому, как своего 
рода «суммой» являлась «Комедия». А «Жизнь Петрарки» по-
строена более традиционно – по античному образцу (и написана на 
латыни), представляя собой характерный образец эпидейктическо-
го риторического сочинения. 

Данте и Петрарка в реальности очень сильно различались 
между собой, и аналитический ум Боккаччо, столь ярко проявив-
шийся в «Генеалогии языческих богов», не мог не отметить этот 
факт (Боккаччо временами делает тонкие замечания о разнице в их 
подходах к поэзии). Однако Боккаччо требовалось создать впечат-
ление единого корня, истока итальянской литературы, и он «реа-
лизует собственный культурный проект по примирению Данте и 
Петрарки» [Marzano, 2016, p. 2], выступая в качестве связующего 
звена. Петрарка, как известно, относился к своему великому пред-
шественнику скептически и даже утверждал, что не читал «Коме-
дии», тогда Боккаччо дарит ему манускрипт поэмы (правда, не 
собственноручно переписанный), и это – серьезный подарок по 
тем временам. Он сопровождает его своим метрическим послани-
ем «Ytalie iam certus honos…», где с самого начала заявляет, что 
адресат – Петрарка – несомненная слава Италии, а далее как бы 
представляет ему «Комедию» – несравненную, не имеющую ана-
логов в прошлом, изобилующую высокими смыслами, но знамени-
тую не только между учеными людьми, но и среди простого народа. 
В послании дается несколько смягченная версия жизни Данте: его 
изгнание приписывается вероломству Фортуны, роль флорентий-
ской коммуны обходится стороной. А. Пьячентини высказывает 
обоснованную гипотезу, что подобная фигура умолчания связана с 
конкретными жизненными обстоятельствами – если послание и 
дарение манускрипта имели место тогда же, когда разворачивался 
сюжет с приглашением Петрарке вернуться, то желание обойти 
скользкий вопрос понятно [Piacentini, 2014, p. 213–216]. Возмож-
но, однако, что здесь присутствует и второй план: стихотворение 
выводит обоих авторов за пределы коммунального мира, не слу-
чайно в первом стихе говорится об Италии, а не Флоренции, а 
ближе к концу – о Лации, и завершается послание словами «decus 
Urbis et orbis» – «краса Города и мира». У Боккаччо здесь проис-



 
Лозинская Е.В. 

 

 

84

ходит то же, что у обоих поэтов – Флоренция, Рим, древность (в 
которой уже не различаются Рим и Греция) сливаются. 

Однако когда Боккаччо пишет об упадке, переживаемом ита-
лийским миром, он имеет в виду не политические раздоры, а упадок 
поэзии и науки, «изгнание из Италии муз» (Vita di Dante, 1). Поэто-
му и его программа renovatio – не политическая, а поэтическая, и, 
в отличие от Генриха VII и Карла IV, те, на кого возложил долг 
обновления Боккаччо, смогли его исполнить: Данте «пробудил 
дремлющих Муз и вернул кифару Аполлону», он смог принести в 
Италию понимание поэзии, Петрарка вновь утвердил Муз на их 
исконном месте – у Геликона, Феба – в его священной пещере, он 
вернул им их прежнюю красоту, очистил от налета грубости и 
«многих подвиг на то, чтобы взойти на недоступную вершину 
Парнаса» (Ep. XIX). В конечном счете Боккаччо создает новый 
миф – об Италии как поэтической традиции, у истоков которой 
стоят два гения. 

 
 

*   *   * 
 
История об Италии, Риме и Флоренции в трудах Данте, Пет-

рарки и Боккаччо – это во многом история о поиске поэтами иден-
тичности – для себя и своей родины. Дантовские и петрарковские 
мотивы и идеи не раз воскресали в том или ином виде на протяже-
нии следующих столетий в политической судьбе Италии. Однако и 
Наполеон, и Габсбурги, и Муссолини, и итальянские колонии ка-
нули в прошлое. Вполне возможно, что это случится и с единым 
национальным государством. Но что, несомненно, останется, ка-
ковой бы ни была судьба Италии, – это великая итальянская по-
эзия. В конце XX в. выдающийся итальянский поэт Андреа Дзанд-
зотто сказал: «Италия на протяжении веков воспринимала 
собственное единство как совокупность текстов, которую Рисорд-
жементо попыталось перевести в нечто иное. Очевидно, что его 
попытка не слишком удалась» [Zanzotto, 1991, p. 314]. Но, может 
быть, просто совокупность текстов и есть наиболее здоровый и 
достижимый метод формирования идентичности народа? 

 
 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

85

Список литературы 
 

Алигьери Д. Божественная Комедия / Пер. Илюшина А.А. – М.: МГУ, 1995. – 
800 с. 

Алигьери Д. Малые произведения. – М.: Наука, 1968. – 652 с. 
Боккаччо Дж. Малые произведения. – Л.: Художественная литература, 1975. – 

608 с. 
Девятайкина Н.И. Античное прошлое как актуальная современность у Петрарки // 

Cursor Mundi: Человек Античности, Средневековья и Возрождения. – Иваново, 
2010. – № 3. – С. 76–89. 

Корелин М.С. Петрарка как политик // Корелин М.С. Очерки итальянского Воз-
рождения. – М.: Типография А.Л. Поплавского, 1910. – С. 35–113. 

Петрарка Ф. Африка / Изд. подгот. Рабинович Е.Г., Гаспаров М.Л. – М.: Наука, 
1992. – 368 с. 

Петрарка Ф. Моя тайна, или Книга бесед о презрении к миру / Пер. с лат. 
М.О. Гершензона. – 2-е изд. – М.: URSS, 2011. – 143 с. 

Петрарка Ф. Сочинения философские и полемические. – М.: РОССПЭН, 1998. – 
477 с. 

Петрарка Ф. Эстетические фрагменты. – М.: Искусство, 1982. – 367 с. 
Эко У. Искусство и красота в средневековой эстетике. – СПб.: Алетейя, 2003. – 

254 с. 
Alighieri D. Convivio / Ed. di Brambilla Ageno F. – Firenze: Le Lettere, 1995. – 

Vol. 1–2. – (Le opere di Dante Alighieri: Edizione nazionale a cura della Società 
dantesca italiana; Pt. 3). 

Alighieri D. De vulgari eloquentia; Monarchia / A cura di Mengaldo P.V., Nardi B. –  
Milano: Ricciardi, 1996 a. – 503 p. – (Opere minori di Dante Alighieri; Pt. 3.1). 

Alighieri D. Epistole; Egloge; Questio de aqua et terra / A cura di Frugoni A. – Milano: 
Ricciardi, 1996 b. – 543 p. – (Opere minori di Dante Alighieri; Pt. 3.2). 

Alighieri D. La Commedia: secondo l'antica vulgata / a cura di Giorgio Petrocchi:– 
Firenze: Le lettere, 1994. – Vol. 1–4. – (Le opere di Dante Alighieri: Edizione nazi-
onale a cura della Società dantesca italiana; Pt. 7). 

Bayley C.C. Petrarch, Charles IV, and the «Renovatio Imperii» // Speculum. – Cam-
bridge (Mass.); Chicago: Cambridge univ. press: Chicago univ. press, 1942. –  
Vol. 17, N 3. – P. 323–341. 

Boccaccio G. Tutte le opere di Giovanni Boccaccio / А cura di Branca V. – Milano: 
Mondadori, 1974. – Vol. 5.1: Rime. Carmina. Epistole e lettere. Vite. De Canaria. – 
992 p. 

Brunetti F. Manipolazione e trasfigurazione di una celebre frase metternichiana 
«L’Italia è un’espressione geografica» // Nuova antologia. – Firenze, 2005. – N 2236. – 
P. 349–355. 

Carducci G. Presso la tomba di Francesco Petrarca in Arquà // Carducci G. Opere. –  
Bologna: Zanichelli, 1935. – Vol. 7: Discorsi letterari e storici. – P. 329–355. –  
(Edizione Nazionale delle Opere di Giosuè Carducci). 

Carruthers M. The book of memory: A study of memory in medieval culture. – 2 nd ed. – 
Cambridge: Cambridge univ. press, 2008. – xvi, 519 p. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

86

Chiappelli A. Un ricordo, non avvertito, della 'Firenze antica' nella Divina Commedia // 
Il Marzocco. – Firenze, 1930. – 23.11. – P. 3. 

Consoli D. Franchezza // Enciclopedia dantesca. – Roma: Istituto della enciclopedia 
italiana, 1971. – Vol. 3. – P. 27. 

Costa-Zalessow N. Italy as a victim: A historical appraisal of a literary theme // Italica. – 
Menasha, 1968. – Vol. 45, N 2. – P. 216–240. 

Costa-Zalessow N. The personification of Italy from Dante through the Trecento // 
Italica. – Menasha, 1991. – Vol. 68, N 3. – P. 316–331. 

D’Entrèves A.P. Dante as a political thinker. – Oxford: Clarendon press, 1952. – vi, 
119 p. 

Davis C.T. [Review of Dante and the Empire] // Speculum. – Cambridge (Mass.); Chi-
cago, 1990. – Vol. 65, N 3. – P. 722–724. – Rev. of: Mancusi-Ungaro D. Dante and 
the Empire. – New York: P. Lang, 1987. 

Davis C.T. Dante and the Empire // The Cambridge companion to Dante / Ed. by 
Jacoff R. – Cambridge [etc.]: Cambridge univ. press, 2007. – P. 257–269. 

Davis C.Т. Dante and the idea of Rome. – Oxford; London: Clarendon press: Oxford 
univ. press, 1957. – 302 p. 

Dotti U. Petrarca civile. – Roma: Donzelli, 2001. – 204 p. 
Eisner M. Boccaccio and the invention of Italian literature: Dante, Petrarch, Cavalcanti, 

and the authority of the vernacular. – Cambridge: Cambridge univ. press, 2013. –  
XIV, 243 p. 

Eisner M. In the labyrinth of the library: Petrarch’s Cicero, Dante’s Virgil, and the his-
toriography of the Renaissance // Renaissance quarterly. – Chicago; N.Y.: Chicago 
univ. press: Cambridge univ. press, 2014. – Vol. 67, N 3. – P. 755–790. 

Ferrante J.M. Political vision of the Divine comedy. – Princeton: Princeton univ Press, 
2014. – 393 p. 

Fontanella F. L’impero e la storia di Roma in Dante. – Bologna: Il mulino, 2016. – 
395 p. 

Fontanella F. L’impero romano nel Convivio e nella Monarchia // Studi Danteschi. – 
Firenze, 2014. – Vol. 79. – С. 39–142. 

Fubini M. Catone l'Uticense // Enciclopedia dantesca. – Roma: Istituto della enciclope-
dia italiana, 1970. – Vol. 1. – P. 876–882. 

Hollander R., Rossi A.L. Dante’s republican treasury // Dante studies, with the Annual 
report of the Dante society. – Cambridge (Mass), 1986. – N 104. – P. 59–82. 

Hooper L.E. Exile and Petrarch’s reinvention of authorship // Renaissance quarterly. – 
N.Y., 2016. – Vol. 69, N 4. – P. 1217–1256. 

Houston J.M. Boccaccio at play in Petrarch’s pastoral world // MLN. – Baltimore: 
Johns Hopkins univ. press, 2012. – Vol. 127, N 1. – P. S47–S53. 

Ledda G. Per lo studio del bestiario dantesco. In margine a «Gli animali fantastici nel 
poema dantesco» di Guido Battelli // Bollettino Dantesco per il Settimo Centenario. – 
Ravenna, 2012. – N 1. – P. 87–102. 

Lee A. Humanism and empire: The imperial ideal in fourteenth-century Italy. – N.Y.: 
Oxford univ. press, 2018. – xxii, 438 p. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

87

Lee A. Petrarch and the Venetian-Genoese war of 1350–1355 // Authority and diplo-
macy from Dante to Shakespeare / Ed. by Powell J.E., Rossiter W.T. – Farnham; 
Burlington: Ashgate, 2013. – P. 39–56. 

Lenkeith N. Dante and the legend of Rome: An essay. – L.; Leiden: Warburg Institute: 
Univ. of London, 1952. – ix, 184 p. 

Lummus D. Boccaccio’s poetic anthropology: Allegories of history in the Genealogie 
deorum gentilium libri // Speculum. – Cambridge (Mass), 2012 a. – Vol. 87, N 3. – 
P. 724–765. 

Lummus D. Boccaccio’s hellenism and the foundations of modernity // Mediaevalia. – 
Albany, 2012 b. – Vol. 33, N 1. – P. 101–167. 

Mancusi-Ungaro D. Dante and the Empire. – N Y.: P. Lang, 1987. – 201 p. 
Marzano F. Boccaccio storico della letteratura trecentesca: L’epistola a Iacopo Pizzinga // 

Intorno a Boccaccio – Boccaccio e dintorni, 2015: Atti del Seminario internazionale 
di studi (Certaldo, 9 settembre 2015) / Ed. di Zamponi S. – Firenze: Firenze univ. 
press, 2016. – P. 1–13. 

Najemy J.M. Dante and the Florence // The Cambridge companion to Dante / Ed. by 
Jacoff R. – Cambridge [etc.]: Cambridge univ. press, 2007. – P. 236–256. 

Osmond P.J. Catiline in Fiesole and Florence: The after-life of a Roman conspirator // 
International journal of the classical tradition. – New Brunswick, 2000. – Vol. 7, N 1. – 
P. 3–38. 

Petrarca F. Opera omnia [Risorsa elettronica] / Ed. di Stoppelli P. – Roma: Lexis pro-
getti editoriali, 1997. – 1 CD. 

Petrarca politico: Atti del Convegno: Roma–Arezzo, 19–20 marzo 2004. – Roma: Isti-
tuto Storico Italiano per il Medioevo, 2006. – 191 p. 

Phelps S. The earlier and later forms of Petrarch's Canzoniere. – Chicago: Chicago 
univ. press, 1925. – ix, 249 p. 

Piacentini A. Il carme Ytalie iam certus honos di Giovanni Boccaccio // Boccaccio 
editore e interprete di Dante: Atti del Convegno internazionale di Roma, 28–
30 ottobre 2013. Pubblicazioni del «Centro Pio Rajna». Sezione prima, Studi e saggi / 
Ed. di Azzetta L., Mazzucchi A. – Roma: Salerno editrice, 2014. – С. 185–216. 

Ricci P.G. Impero // Enciclopedia dantesca. – Roma: Istituto della enciclopedia italiana, 
1971. – Vol. 3. – P. 383–393. 

Schnapp J.T. The transfiguration of history at the center of Dante’s Paradise. – Prince-
ton: Princeton univ. press, 1986. – 268 p. 

Spicka J. Petrarca e l’impero romano // Lettere italiane. – Roma, 2010. – Vol. 62, N 4. – 
P. 529–547. 

Tavoni M. Il concetto dantesco di «unità» linguistica e le prime intuizioni di una «nazi-
one» italiana // Pre-sentimenti dell’Unità d’Italia nella tradizione culturale dal Due 
all’Ottocento. – Roma: Salerno editrice, 2012. – P. 21–48. 

Tavoni M. L’idea imperiale nel De vulgari eloquentia // Enrico VII, Dante e Pisa.  
A 700 anni dalla morte dell’Imperatore e dalla «Monarchia», (1313–2013). – Ra-
venna: Longo, 2016. – P. 215–233. 

Thompson D. Dante’s virtuous romans // Dante studies, with the Annual report of the 
Dante society. – Cambridge (Mass), 1978. – N 96. – P. 145–162. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

88

Voci A.M. Per l’interpretazione della canzone «Spirto gentil» di Francesco Petrarca // 
Romanische Forschungen. – Frankfurt a. M., 1979. – Bd 91, H. 3. – S. 281–288. 

Whitfield J.H. Dante and the Roman world // Italian Studies. – [S.l.]: Society for Italian 
Studies Leeds: Maney, 1978. – Vol. 33, N 1. – P. 1–19. 

Zanzotto A. Fantasie di avvicinamento. – Milano: Mondadori, 1991. – 393 p. 
 
 

References 
 

Аlig'eri, D. (1995). Božestvennaâ Komediâ, transl. by Ilûšin А.А. Moscow: MGU. 
Аlig'eri, D. (1968). Malye proizvedeniâ. Moscow: Nauka 
Bokkaččo, Dž. (1975). Malye proizvedeniâ. Leningrad: Hudožestvennaâ literatura. 
Devâtajkina, N.I. (2010). Аntičnoe prošloe kak aktual'naâ sovremennost' u Petrarki. 

Cursor Mundi: Čelovek Аntičnosti, Srednevekov'â i Vozroždeniâ, (3), 76–89. 
Korelin, M.S. (1910). Petrarka kak politik. In M.S. Korelin, Očerki ital'ânskogo Voz-

roždeniâ (pp. 35–113). Moscow: Tipografiâ А.L. Poplavskogo. 
Petrarka, F. (1992). Аfrika. Moscow: Nauka. 
Petrarka, F. (2011). Moâ tajna, ili Kniga besed o prezrenii k miru (2 nd ed.). – Moscow: 

URSS. 
Petrarka, F. (1998). Sočineniâ filosofskie i polemičeskie. Moscow: ROSSPÈN. 
Petrarka, F. (1982). Èstetičeskie fragmenty. Moscow: Iskusstvo. 
Èko, U. (2003). Iskusstvo i krasota v srednevekovoj èstetike. Saint-Petersburg: Аletejâ. 
Alighieri, D. (1995). Convivio (Vols. 1–2; F. Brambilla Ageno, Ed.). Firenze: Le Lettere. 
Alighieri, D. (1996 a). De vulgari eloquentia; Monarchia (P.V. Mengaldo & B. Nardi, 

Eds.). Milano: Ricciardi. 
Alighieri, D. (1996 b). Epistole; Egloge; Questio de aqua et terra (A. Frugoni, Ed.). 

Milano: Ricciardi. 
Alighieri, D. (1994). La Commedia: secondo l'antica vulgata (Vols. 1–4; G. Petrocchi, 

Ed.). Firenze: Le lettere. 
Bayley, C.C. (1942). Petrarch, Charles IV, and the “Renovatio Imperii. Speculum, 

17(3), 323–341. https://doi.org/10.2307/2853305 
Boccaccio, G. (1974). Rime. Carmina. Epistole e lettere. Vite. De Canaria (V. Branca, 

Ed.). Milano: Mondadori. 
Brunetti, F. (2005). Manipolazione e trasfigurazione di una celebre frase metternichiana 

«L’Italia è un’espressione geografica». Nuova antologia (2236), 349–355. 
Carducci, G. (1935). Presso la tomba di Francesco Petrarca in Arquà. In Car-

ducci G. Opere (Vol. 7, Discorsi letterari e storici) (pp. 329–355). Bologna: Zanichelli. 
Carruthers, M.J. (2008). The book of memory: a study of memory in medieval culture 

(2 nd ed). Cambridge, UK�; New York: Cambridge University Press. 
Chiappelli, A. (1930, November 23). Un ricordo, non avvertito, della “Firenze antica” 

nella Divina Commedia. Il Marzocco, 3. 
Consoli, D. (1971). Francezza. In Enciclopedia dantesca (Vol. 3, p. 27). Roma: Istituto 

della enciclopedia italiana. 



Просвечивающие пространства:  
Италия, Рим и Флоренция у «трех венцов» итальянской поэзии 

 

 

89

Costa-Zalessow, N. (1968). Italy as a Victim: A Historical Appraisal of a Literary 
Theme. Italica, 45(2), 216–240. https://doi.org/10.2307/478303 

Costa-Zalessow, N. (1991). The Personification of Italy from Dante through the Tre-
cento. Italica, 68(3), 316–331. https://doi.org/10.2307/479635 

D’Entrèves, A.P. (1952). Dante as a political thinker. Oxford: Clarendon press, 
Davis, C.T. (1990). Rev. of Dante and the Empire. Donna Mancusi-Ungaro. Speculum, 

65(3), 722–724. https://doi.org/10.2307/2864102 
Davis, C.T. (2007). Dante and the Empire. In R. Jacoff (Ed.), The Cambridge compan-

ion to Dante. Cambridge [etc.]: Cambridge University Press. 
Davis, C.Т. (1957). Dante and the Idea of Rome. Oxford; London: Clarendon Press: 

Oxford univ. press. 
Dotti, U. (2001). Petrarca civile. Roma: Donzelli. 
Eisner, M. (2013). Boccaccio and the Invention of Italian Literature: Dante, Petrarch, 

Cavalcanti, and the Authority of the Vernacular. Cambridge: Cambridge University Press. 
Eisner, M. (2014). In the Labyrinth of the Library: Petrarch’s Cicero, Dante’s Virgil, 

and the Historiography of the Renaissance. Renaissance Quarterly, 67(3), 755–790. 
Ferrante, J.M. (2014). Political vision of the divine comedy. Princeton: Princeton Univ 

Press. 
Fontanella, F. (2016). L’impero e la storia di Roma in Dante. Bologna: Il mulino. 
Fontanella, F. (2014). L’impero romano nel Convivio e nella Monarchia. Studi 

Danteschi, 79, 39–142. 
Fubini, M. (1970). Catone l'Uticense. In Enciclopedia dantesca (Vol. 1, p. 876–882). 

Roma: Istituto della enciclopedia italiana. 
Hollander, R., & Rossi, A.L. (1986). Dante’s Republican Treasury. Dante Studies, with 

the Annual Report of the Dante Society, (104), 59–82. 
Hooper, L.E. (2016). Exile and Petrarch’s Reinvention of Authorship. Renaissance 

Quarterly, 69(4), 1217–1256. https://doi.org/10.1086/690312 
Houston, J.M. (2012). Boccaccio at Play in Petrarch’s Pastoral World. MLN, 127(1), 

S47–S53. https://doi.org/10.1353/mln.2012.0014 
Ledda, G. (2012). Per lo studio del bestiario dantesco. In margine a «Gli animali fantas-

tici nel poema dantesco» di Guido Battelli. Bollettino Dantesco per il Settimo Cen-
tenario (1), 87–102. 

Lee, A. (2018). Humanism and empire: the imperial ideal in fourteenth-century Italy. 
New York, NY: Oxford University Press. 

Lee, A. (2013). Petrarch and the Venetian-Genoese war of 1350–1355. In J.E. Powell & 
W.T. Rossiter (Eds.), Authority and diplomacy from Dante to Shakespeare (pp. 39–
56). Farnham; Burlington: Ashgate. 

Lenkeith, N. (1952). Dante and the legend of Rome; an essay. London: Warburg Insti-
tute, University of London. 

Lummus, D. (2012 a). Boccaccio’s Poetic Anthropology: Allegories of History in the 
Genealogie deorum gentilium libri. Speculum, 87(03), 724–765. https://doi.org/10.1017/ 
S0038713412001996 

Lummus, D. (2012 b). Boccaccio’s Hellenism and the Foundations of Modernity. Me-
diaevalia, 33(1), 101–167. https://doi.org/10.1353/mdi.2012.0001 

Mancusi-Ungaro, D. (1987). Dante and the Empire. New York: P. Lang. 



 
Лозинская Е.В. 

 

 

90

Marzano, F. (2016). Boccaccio storico della letteratura trecentesca: L’epistola a Iacopo 
Pizzinga. In S. Zamponi (Ed.), Intorno a Boccaccio/Boccaccio e dintorni 2015», Atti 
del Seminario internazionale di studi (Certaldo, 9 settembre 2015). Firenze: Firenze 
univ. press. 

Najemy, J.M. (2007). Dante and the Florence. In R. Jacoff (Ed.), The Cambridge com-
panion to Dante. Cambridge [etc.]: Cambridge University Press. 

Osmond, P.J. (2000). Catiline in Fiesole and Florence: The After-Life of a Roman Con-
spirator. International Journal of the Classical Tradition, 7(1), 3–38. 

Petrarca, F. (1997). Opera omnia [Risorsa elettronica] (P. Stoppelli, Ed.). Roma: Lexis 
progetti editoriali. 

Petrarca politico: atti del convegno (Roma-Arezzo, 19–20 marzo 2004). (2006). Roma: 
Istituto Storico Italiano per il Medio Evo. 

Phelps, S. (1925). The earlier and later forms of Petrarch's Canzoniere. Chicago: Chi-
cago univ. press. 

Piacentini, A. (2014). Il carme Ytalie iam certus honos di Giovanni Boccaccio. 
In L. Azzetta & A. Mazzucchi (Eds.), Boccaccio editore e interprete di Dante: atti 
del Convegno internazionale di Roma, 28–30 ottobre 2013 (pp. 185–216). Roma: 
Salerno editrice. 

Ricci, P.G. (1971). Impero. In Enciclopedia dantesca (Vol. 3, p. 383–393). Roma: Isti-
tuto della enciclopedia italiana. 

Schnapp, J.T. (1986). The transfiguration of history at the center of Dante’s Paradise. 
Princeton: Princeton univ. press. 

Spicka, J. (2010). Petrarca e l’impero romano. Lettere italiane, 62(4), 529–547. 
Tavoni, M. (2012). Il concetto dantesco di «unità» linguistica e le prime intuizioni di 

una «nazione» italiana. In Pre-sentimenti dell’Unità d’Italia nella tradizione cul-
turale dal Due all’Ottocento (pp. 23–48). Roma: Salerno editrice. 

Tavoni, M. (2016). L’idea imperiale nel De vulgari eloquentia. In Enrico VII, Dante e 
Pisa. A 700 anni dalla morte dell’Imperatore e dalla «Monarchia» (1313–2013) (pp. 
215–233). Ravenna: Longo. 

Thompson, D. (1978). Dante’s Virtuous Romans. Dante Studies, with the Annual Re-
port of the Dante Society, (96), 145–162. 

Voci, A.M. (1979). Per l’interpretazione della canzone «Spirto gentil» di Francesco 
Petrarca. Romanische Forschungen, 91(3), 281–288. 

Whitfield, J.H. (1978). Dante and the Roman world. Italian Studies, 33(1), 1–19. 
https://doi.org/10.1179/its.1978.33.1.1 

Zanzotto, A. (1991). Fantasie di avvicinamento. Milano: Mondadori. 


